
Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
1

HUM@NÆ
Questões controversas do mundo contemporâneo

n. 20, n. 1

O BRANCO COMO NORMA E O NEGRO COMO DESVIO: 

crítica à normatividade racial na psicologia brasileira

Mailson Nogueira ALVES1

Giulia Tescari MEDEIROS2

Hellen MAROSTICA3

Resumo
Analisando  criticamente  a  forma  como  a  psicologia  brasileira  contribuiu  para 
consolidar  a  branquitude  como  norma  e  a  negritude  como  desvio,  buscamos 
evidenciar os efeitos da colonialidade na produção de saber. Parte-se da constatação 
de que, historicamente, a ciência psicológica concentrou seus estudos em pessoas 
negras e indígenas, reforçando a invisibilidade racial do branco e sua posição de 
referência  universal.  Com  base  em  autores  como  Stuart  Hall,  Howard  Winant, 
Guerreiro Ramos e Cida Bento, demonstra-se que a ideia de raça é uma construção 
discursiva que sustenta privilégios materiais e simbólicos atribuídos à branquitude. O 
artigo também discute como a negritude foi marcada pela condição de anormalidade, 
mas, ao mesmo tempo, constituiu-se em espaço de resistência, especialmente por 
meio de movimentos como a Negritude e da emergência da Psicologia Preta.  O 
objetivo central é tensionar a naturalização desses polos hierarquizados, deslocando o 
foco do sujeito negro como problema para as estruturas de poder que o enquadram 

1 Graduado em Psicologia pela Universidade da Amazônia (2017 - 2022), Psicólogo Clinico com ênfase na 
abordagem Fenomenológica Existencial; Possui experiência na área de Psicologia Clinica, Social e Comunitária, 
além de realizar pesquisas sobre Negritude, Existencialismo, relações de poder e resistência e Psicopolitica; 
Responsável Técnico do projeto Psicologia Papaxibé (2021- Atual); Pesquisador do Grupo de Pesquisa Filosofia 
Prática: Investigação em Politica, Ética e Direito – CNPq/UFPA e Psicólogo na Coordenadoria Antirracista de 
Belém - COANT (2024- Atual). Email: mailson.nogueira@posgrad.ufsc.br. 

2 Psicóloga formada pela Universidade Federal da Bahia. Mestranda em Psicologia Social e Cultura na 
Universidade Federal de Santa Catarina. Email: giuliatescari.psi@gmail.com 

3 Psicóloga graduada pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Especialista em Saúde da Família e 
Comunidade pelo programa de Residência Multiprofissional da Escola de Saúde Pública de Santa Catarina. 
Mestranda em Psicologia Social e Cultura, na linha de pesquisa em estética, processos de criação e política. 
Psicóloga clínica. Email: hellenmarostica20@gmail.com 

mailto:hellenmarostica20@gmail.com
mailto:mailson.nogueira@posgrad.ufsc.br
mailto:giuliatescari.psi@gmail.com


Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
2

como tal. O método utilizado foi o bibliográfico, a partir da análise de autores clássicos 
e contemporâneos das ciências sociais e da psicologia. Conclui-se que repensar a 
normatividade  racial  é  fundamental  para  uma  psicologia  crítica,  descolonial  e 
comprometida com a equidade racial.

Palavras chave: Branquitude; Negritude; Psicologia; Racismo; Normatividade.

Abstract

This  article  critically  analyzes  how  Brazilian  psychology  has  contributed  to 
consolidating whiteness as the norm and blackness as deviation,  highlighting the 
enduring  effects  of  coloniality  in  knowledge production.  Historically,  psychological 
science  in  Brazil  has  focused  predominantly  on  Black  and  Indigenous  peoples, 
reinforcing the racial invisibility of whiteness and its position as a universal reference. 
Drawing on authors such as Stuart Hall, Howard Winant, Guerreiro Ramos, and Cida 
Bento, the study demonstrates that race is not a biological given but a discursive 
construction  that  sustains  both  material  and  symbolic  privileges  attributed  to 
whiteness. The article also examines how blackness has been historically constructed 
as  abnormality  while  simultaneously  becoming a  space of  resistance,  particularly 
through movements such as Négritude and the emergence of Black Psychology. The 
main objective is to challenge the naturalization of these hierarchical poles by shifting 
the focus from the Black subject as “the problem” to the power structures that frame 
them as such. The method used was bibliographic research, based on classical and 
contemporary authors from the social  sciences and psychology.  It  concludes that 
rethinking racial normativity is fundamental for building a critical, decolonial psychology 
committed to racial equity.

Keywords  ou  Palabras  Clave:  Whiteness;  Blackness;  Psychology;  Racism; 
Normativity.

Introdução

A psicologia,  enquanto  ciência  e  prática  social,  não  está  imune  às  marcas 

coloniais que estruturam a sociedade brasileira. No que diz respeito às contribuições 

deste campo de saber ao estudo das relações étnico-raciais no Brasil,  a ciência 

psicológica historicamente se dedicou a estudos sobre as pessoas negras, fato este 

que, como defendeu Lia Schucman (2014), por focar apenas nas pessoas negras ou 

indígenas, contribuiu com a ideia de que o branco é a norma da identidade racial. 

Podemos  compreender  pelo  menos  três  distintos  momentos  de  produção 

discursiva sobre pessoas negras a partir da Psicologia, como nos mostram Lia Vainer 

Schucman e Hildeberto Vieira Martins (2017): o primeiro, no final do século XIX, em 

que o corpo negro é tratado como “objeto da ciência”, inserido em estudos marcados 

por teorias eugenistas e biologizantes; o segundo, a partir da década de 1930, em que 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
3

o discurso racial se desloca do campo biológico para o cultural, mas ainda sob o 

domínio das interpretações brancas; e o terceiro, que tem início no final dos anos 

1970, no qual movimentos sociais passam a disputar os espaços de produção de 

saber e a afirmar a raça como categoria social e política. Assim, “o negro” não é mais 

uma categoria  essencializante,  um campo a  ser  analisado,  o  que demarca uma 

importante  ruptura  (que  segue  em  disputa)  na  produção  de  conhecimento  da 

psicologia.

As  diversas  repercussões  do  racismo  epistêmico  na  produção  da  realidade 

evidenciam a inseparabilidade do estudo das relações raciais com qualquer temática 

ou  campo  de  pesquisa  no  Brasil.  No  entanto,  as  relações  étnico-raciais  são 

frequentemente tratadas como um tema transversal,  um recorte,  o que repercute 

diretamente na produção de conhecimento da psicologia - por exemplo, no caso dos 

currículos na graduação, o tema, quando presente,  é frequentemente relegado a 

disciplinas optativas, o que se configura como um grande e grave equívoco. É urgente 

analisarmos  este  tema  em  sua  complexidade,  afinal,  ele  não  é  apenas  uma 

“dimensão”, um acessório para o qual nos direcionamos para compreender “algumas” 

existências  ou  problemáticas.  Ele  está  no  cerne  de  tudo  aquilo  sobre  o  que  a 

psicologia se propõe a analisar, desvelar, denunciar e, possivelmente, transformar: 

desde  a  subjetividade,  as  coletividades,  as  políticas  públicas  e  as  produções 

discursivas.

Mas, se por um lado a psicologia foi atravessada e estruturada por esse projeto 

colonial, de outro, o campo tem sido tensionado por aqueles que se levantam contra o 

racismo  científico,  estrutural  e  institucional.  Os  movimentos  sociais  negros  e  a 

produção de autorias comprometidas com a crítica à colonialidade têm construído 

rachaduras  nesse  cenário,  apontando  caminhos  possíveis  para  repensar  e 

transformar o fazer da psicologia. É nesse movimento de disputa e recriação que 

situamos este artigo, na intenção de evidenciar como a branquitude e a negritude 

foram historicamente produzidas como polos hierarquizados e como tais construções 

seguem operando na psicologia contemporânea.

Nós,  autoras  deste  texto  e  pesquisadores  com  vínculo  em  uma  linha  de 

investigação sobre desigualdades étnico-raciais da Universidade Federal de Santa 

Catarina, partimos de diferentes frentes de estudo que se encontram na comum tarefa 

de  interrogar  as  formas  como  o  racismo  ainda  estrutura  a  subjetividade,  a 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
4

normatividade e a saúde do povo brasileiro. A partir disso, este artigo busca tensionar 

a naturalização desses dois pólos – a branquitude enquanto norma e a negritude 

enquanto  desvio  –  analisando  sua  construção  histórica  e  suas  reinvenções  na 

atualidade, em especial no âmbito da psicologia.

A  discussão  será  apresentada  em  dois  momentos:  primeiro,  a  análise  da 

branquitude como lugar de privilégio, invisibilidade e manutenção da norma; e, em 

seguida,  a  análise  da  negritude  como  categoria  construída  como  desvio  pela 

colonialidade, e que também se torna espaço de resistência e criação.

 

A Construção do Branco como normativo

Vamos por partes: o que é ser branco no Brasil? Do que falamos quando falamos 

sobre normatividade?

De forma direta, Liv Sovik (2004) descreve o branco no Brasil como aquele que 

cumpre as exigências de “pele clara, feições europeias, cabelo liso”, e não para por aí. 

O branco, no Brasil  seria aquele cujo papel  social  carrega autoridade e respeito 

automáticos, garantindo acesso a espaços e recursos específicos. Segundo a autora, 

ser branco no Brasil implica uma função social de garantia de privilégios, sem excluir 

ter sangue negro (p. 366).

Encontramos, então, nossa primeira barreira: ser branco no Brasil não exclui ter 

sangue negro? É Stuart Hall (2017) quem nos ajuda a continuar essa reflexão, ao 

ensinar que raça não é um conceito biológico, mas uma construção discursiva. Isso 

significa dizer que ser branco, no Brasil, não corresponde a uma condição reconhecida 

em  termos  genéticos,  já  que  não  existe  sustentação  científico-biológica  para  o 

conceito  de  raça.  Para  prosseguirmos  com  qualquer  discussão  sobre  raça,  é 

importante concordarmos com a premissa básica de que não estamos falando de uma 

expressão genética, mas sim da construção de uma ideia. A ideia de raça é uma 

produção de linguagem que ganha sentido apenas a partir dos efeitos sociais que 

produz.

A teoria da formação racial, de Howard Winant (2014), explica o processo de 

construção dessa produção linguística. No território brasileiro, a invasão portuguesa é 

o evento histórico a partir do qual a raça se torna fator de estratificação social. Essa 

invasão de território indígena precisou se formalizar por meio de um discurso que, na 

prática, justificasse as práticas de exploração e escravização que a tornaram lucrativa. 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
5

Assim, o branco começa a produzir a ideia de outro, disseminando a validação da 

invenção  da  ideia  raça  com  respaldo  da  criação  de  embasamentos  religiosos, 

científicos e políticos.

O branco passa, então, a ocupar espaços de significado específicos: filhos de 

Deus, seres humanos de pleno direito, conquistadores, catequizadores, líderes. Em 

todos eles, costurava-se a narrativa de que o branco seria o único capacitado à 

tomada de decisão e ao pensamento racional. Ao tomar o controle da narrativa, o 

branco se separa da imagem que seu próprio discurso constrói sobre qualquer um que 

não se pareça com ele. Na prática, isso significa que o discurso sobre a raça parece 

não ter mais locutor, integra o senso comum, se apresenta como descoberta científica, 

mandamento religioso. 

A formação racial é o processo por meio do qual as identidades raciais foram 

criadas e transformadas, com a intenção de justificar a distribuição desigual de direitos 

políticos e sociais. Raça se consolida, então, como uma encruzilhada entre estrutura 

social e representação cultural: as ideias sobre raça tornam-se projetos não apenas no 

nível macro da formulação de políticas raciais, da atividade estatal e da ação coletiva, 

mas também no nível da experiência cotidiana e da interação pessoal. A supremacia 

branca  é  um  exemplo  óbvio  de  projeto  racial  hegemônico  que  assumiu  formas 

diversas, da era colonial até o presente, ajustando-se para manter seus privilégios 

(Winant, 2014). A consequência é que se está inscrito na cultura que o não-branco é o 

outro, o branco só pode ocupar um lugar: o de norma.

Ainda assim, o branco brasileiro se apoia em solo instável: o país inteiro tem sua 

cultura costurada por elementos de língua, música, arte, religião e costumes de povos 

africanos  e  indígenas  escravizados  aqui  —  não  há  espaço  para  afirmar  uma 

identidade  branca  europeia  sem  cair  em  contradição.  Como  solução  torna-se 

necessário afirmar-se por meio de produções de sentido que se propaguem pela 

cultura e sigam justificando sua posição social no âmbito da branquitude. Para tal, o 

branco brasileiro dispõe dos mitos da democracia racial e da meritocracia.

O lugar do branco no contexto étnico brasileiro é desconfortável, desajustado, 

malfeito. É o pioneiro Alberto Guerreiro Ramos, em 1957, quem explica tal fenômeno, 

ao escrever sobre o que chama de patologia social do branco brasileiro. Sabendo que 

não existe uma raça pura que justifique o lugar europeu que o branco brasileiro tanto 

almeja, este precisa aderir a ficções sobre sua própria identidade racial. O brasileiro 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
6

decide, então, que é vergonhosa sua ancestralidade e cultura negras, enaltecendo a 

cultura europeia à qual não pertence. 

É o critério estético-social da branquitude que demonstra como as diferenciações 

entre  normal  e  patológico  são  decididas.  O  “normal”  é  um  critério  que  varia 

historicamente, correspondendo aos interesses da classe social dominante; o que 

torna a ideia de normal tão importante da perspectiva social é que, apesar de ser 

apenas a leitura de uma média estatística, o normal é lido na verdade como um ideal a 

ser atingido, como o elemento a partir do qual todos os desviantes tornam-se “outro”. A 

partir do momento em que a branquitude ocupa esse lócus de poder, torna-se “normal” 

a promoção de dogmas religiosos, linguísticos, estéticos e de costumes que tentem 

reproduzir a lógica europeia longe da Europa (Ramos, 1957).

A patologia do branco brasileiro é, então, o apego e a reprodução da ficção de 

brancura  como  norma,  em  um  esforço  compartilhado  de  sustentar  o  lugar  de 

branquitude.  Cida  Bento  (2022)  nomeia  parte  fundamental  desse  esforço 

compartilhado como o Pacto da Branquitude. A ficção da superioridade racial não é 

apenas uma crença individual com a qual cada branco brasileiro sonha sozinho: Bento 

denuncia um acordo tácito entre pessoas brancas de silenciar possíveis nomeações 

sobre sua herança histórica, definindo o branco como um ser universal e classificando 

quem não é branco como o outro racializado. Assim, a história brasileira decide contar 

sobre os crimes brutais cometidos pelos personagens que representaram o exercício 

de poder da branquitude por meio de distorções narrativas que os tornam contos de 

glória e coragem.

Todos  esses  elementos  constitutivos  da  subjetividade  branca  seguem  se 

organizando de forma que todos — não apenas o branco — acreditem que a brancura 

é a norma. Seguimos, então, por séculos em que pessoas negras foram culturalmente 

incentivadas  ao  auto-ódio,  engajando-se  no  esforço  de  camuflar  quaisquer 

características fenotípicas que pudessem expressar uma não-brancura. Uma vez que 

o branco europeu não existe no Brasil, a identificação racial tende a se aproximar do 

“mais branco possível”: negros são “pardos”, pardos são “brancos” e brancos não têm 

nenhum traço de herança não-europeia. O ideal de brancura sobrevive como um 

embaraço ao processo de maturidade psicológica do brasileiro (Ramos, 1957).

A apropriação dessa branquitude tem a intenção de garantir à pessoa branca uma 

gama de privilégios sociais, sejam eles materiais ou simbólicos. A normatização da 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
7

brancura foi organizada por meio de uma negociação com sua visibilidade: quando é 

conveniente, ela se pronuncia enquanto identidade racial; quando não, desaparece, 

buscando  um lugar  de  neutralidade  (Schucman,  2012).  Como consequência,  os 

privilégios materiais e simbólicos decorrentes de fazer parte da branquitude não são 

nomeados enquanto privilégios de raça.

Em sua tese de doutorado “Entre o encardido, o branco e o branquíssimo”, a 

psicóloga  Lia  Schucman  (2012)  descreve  esses  privilégios.  No  campo  material, 

demonstra como ser branco produz, cotidianamente, situações de vantagem no que 

diz respeito à moradia, à educação, ao trabalho e à saúde. No campo simbólico, 

aponta como a concepção estética da branquitude é supervalorizada, operando em 

prol de uma subjetividade segura e confiante de quem experimenta o mundo sabendo 

que o imaginário social construído sobre si é de valorização.

O efeito da invenção da raça está presente em diferentes experiências da vida 

social:  na  distribuição  de  recursos  e  poder,  nas  experiências  subjetivas,  nas 

identidades coletivas, nas formas culturais e nos sistemas de significação (Schucman, 

2012). O branco, como norma, não atribui os privilégios que experiência nessas áreas 

como relacionados à sua identidade racial. Enquanto  um ser racialmente “neutro”, 

suas conquistas, afetos e vivências seriam processos individuais que teriam a dizer 

apenas  sobre  características  pessoais  suas;  todas  as  outras  experiências, 

hierarquizadas a partir da ficção criada sobre si mesmo e o mundo, constituem-se, 

então, como um desvio.

Negro, desvio e normatividade, perspectivas críticas da Psicologia e 

da Negritude

O ato de existir enquanto negro é historicamente percebido como um desvio, 

constituindo-se como uma construção social que atravessa séculos de pensamento e 

práticas raciais. Essa concepção não é recente; já pode ser identificada em autores 

fundamentais, como Fanon (2020, p. 117), ao afirmar: “uma criança negra normal, 

tendo crescido em uma família normal, passará a ser anormal ao menor contato com o 

mundo branco. Essa proposição não será facilmente compreendida”. Embora escrita 

em  1958,  no  célebre  Pele  Negra,  Máscaras  Brancas,  a  reflexão  mantém 

surpreendente  atualidade,  revelando  a  persistência  estrutural  das  categorias  de 

normalidade e desvio em contextos raciais. Assim, ao pensarmos a negritude em 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
8

diálogo  com  a  normatividade  contemporânea,  percebe-se  que  esses  conceitos 

funcionam  como  contrapontos  que  se  tensionam  e  se  definem  mutuamente, 

evidenciando as contradições do ordenamento social.

Para compreender o negro como desvio, é fundamental primeiro entender o que 

se  conceitua  como  tal.  A  normatividade,  enquanto  referência  social  e  cultural, 

estabelece padrões aos quais se espera que os indivíduos se adequem. Quem se 

afasta dessas normas é rapidamente rotulado como anormal, desviante, transgressor 

ou marginal. Embora a terminologia varia conforme o contexto, ela cumpre sempre a 

função de hierarquizar e excluir. Nesse sentido, Howard Becker (2008) contribui de 

forma elucidativa ao afirmar que o desvio não é resultado exclusivo do comportamento 

do indivíduo, mas emerge da interação entre quem comete a ação e aqueles que 

reagem a ela. Ou seja, o desviante não é apenas quem infringe normas, mas aquele 

que, ao fazê-lo, é socialmente reconhecido como tal. Assim, o desvio configura-se 

como uma construção relacional: o sujeito desviante é categorizado como “outsider”, 

colocado à margem de um grupo que detém autoridade para definir normas.

Dessa forma, o desviante ocupa um lugar de punição simbólica, por subverter, 

questionar ou transgredir aquilo que é considerado normal. Essa exclusão não se 

aplica apenas ao indivíduo que viola diretamente as normas, mas se estende a seus 

descendentes, produzindo um efeito intergeracional de marginalização. O desviante 

se posiciona qualitativamente em oposição à lógica socialmente instituída, uma vez 

que  a  participação  plena  na  vida  coletiva  pressupõe  adesão  às  normas.  Nesse 

contexto, a branquitude surge como padrão de referência, concebida como ponto de 

apoio para a estruturação das relações sociais ocidentais.  Mendes (2022,  p.  92) 

sintetiza essa lógica ao afirmar: “o Branco é, a vários respeitos, uma fantasia da 

imaginação europeia que o Ocidente se esforçou por naturalizar e universalizar”. É 

nesse esforço de universalização que se configura o negro, como figura resultante do 

processo colonizador, simbolicamente construído como outro em relação ao padrão 

europeu.

Essa construção histórica do negro como desvio é reforçada por Mbembe (2014), 

que  observa:  “o  significante  ‘negro’,  na  história  da  modernidade,  sempre  foi  o 

equivalente a nada. As pessoas não querem ser nada. As pessoas querem ser alguma 

coisa. A ideia de ser negro provoca muito medo nas pessoas”. Esse medo histórico 

posiciona o  negro na condição de desviante,  marcado pelo  olhar  do outro,  cuja 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
9

existência  depende  do  reconhecimento  ou  da  negação  social.  Alves,  Gomes  e 

Laurenti (2025, p. 8) complementam: “A violência de ser visto abre margem não só 

para o ato de existir, mas também para o ato de se relacionar com o mundo”. Assim, o 

sujeito negro enfrenta uma experiência de estranhamento de si mesmo, confrontado 

por  padrões  sociais  que  negam  sua  plena  humanidade,  gerando  uma  tensão 

permanente entre a busca por pertencimento e a pressão de atender a um ideal 

externo. Essa dinâmica de exclusão e autoafirmação também se reflete nas tradições 

da psicologia brasileira.

A partir da década de 1990, observa-se um esforço renovado nas pesquisas sobre 

relações  étnico-raciais  na  psicologia,  impulsionado  por  estudiosos  da  Psicologia 

Social. Nesse período, não apenas a racialidade do negro passou a ser objeto de 

análise, mas também a branquitude, considerando seus impactos psicossociais e 

relacionais  na  construção  do  pensamento  racial  brasileiro.  Santos,  Schucman  e 

Martins (2012) destacam contribuições de autores desse período, citando Jurandir 

Freire Costa, que sustenta que o pensamento psicológico estruturava-se a partir da 

noção de branqueamento, “cujos efeitos são a diminuição da hostilidade e da aversão 

ao negro e ao mestiço assim que este passa a se apropriar dos comportamentos 

sociais dos brancos” (SANTOS; SCHUCMAN; MARTINS, 2012, p. 172). No mesmo 

período, Maria Aparecida Bento observa que se desenvolve um processo político e 

psicológico  oriundo  do  pensamento  da  elite  brasileira,  voltado  a  consolidar  o 

branqueamento  do  negro  por  meio  da  incorporação  de  padrões  de  beleza, 

comportamentos e valores brancos, promovendo um apagamento sutil  da cultura 

negra coletiva.  Paralelamente,  Edith Pizza evidencia que a identidade branca se 

caracteriza por sua invisibilidade, concretizada na ausência de percepção do indivíduo 

enquanto ser racializado, tornando-se, assim, norma silenciosa e estrutural.

A brancura, nesse caso, é vista pelos próprios sujeitos brancos como algo 
natural e normal. Edith Pizza classifica essa identidade coletiva como uma 
construção em contraposição, em que os não brancos são aqueles que têm a 
visibilidade da raça.(SANTOS; SCHUCMAN; MARTINS, 2012, p. 173)

 

Até  aqui,  é  possível  perceber  como a  Psicologia,  ao  longo de sua trajetória 

histórica, contribuiu para legitimar o lugar do branco como norma e, simultaneamente, 

posicionou o negro como o diferente, o desvio. Essa configuração não apenas reflete 

debates acadêmicos e científicos, mas também evidencia a consolidação de uma 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
10

lógica social que naturaliza a hierarquização racial. Contudo, ao mesmo tempo em que 

se discutia o branco como produto de um pensamento oriundo da elite brasileira, 

surgiam, nas ruas e através do trabalho de intelectuais negros, movimentos voltados 

para a valorização e  reapropriação da negritude e  das múltiplas  dimensões que 

constituem a experiência do sujeito negro.

Nesse contexto, a tentativa de dignificar o negro e assegurar-lhe um lugar legítimo 

na história — para além das interpretações e vertentes do racismo científico que 

dominaram o século XIX — tornou-se central. Aimé Césaire e Léopold Sédar Senghor 

emergem nesse cenário como protagonistas do movimento da Negritude, iniciativa 

que buscou reconfigurar a narrativa histórica e cultural do negro, reconhecendo sua 

importância, valor e contribuição para a humanidade. A Negritude não se limitou a uma 

afirmação identitária, mas constituiu um gesto de resistência intelectual e cultural, 

afirmando a riqueza da experiência negra em contraposição à imposição de padrões 

eurocêntricos e universalizantes, sobre esse movimento, Silva (2016, p. 22) escreve 

a Negritude nasceu em diáspora enquanto um movimento da luta contra 
dominação cultural e racial. 
A Negritude  enquanto  um movimento  da  luta  contra  dominação  colonial 
racista propunha voltas ás origens,  mais importante que isso,  protestava 
anomalias  da  supremacia  branca  em  relação  às  culturas  dos  povos 
dominados.  Por  isso,  era  necessário  uma  autoidentificação,  um 
reconhecimento de si. 

 

Esse movimento atingiu dimensões continentais, impactando fortemente o Brasil, 

tanto nos movimentos organizados de negritude quanto entre intelectuais da época. 

Foi fundamental para repensar e ressignificar a categoria de quem é considerado 

negro. Segundo Mbembe (2014), “Negro” é uma palavra carregada de densidade, ou 

seja, possui uma carga histórica, social e simbólica que confere significado e impacto 

conforme  o  contexto.  Essa  densidade  envolve  sensações,  sentimentos, 

ressentimentos e relações de poder que se manifestam na linguagem. Cada nome 

carrega um destino ou condição atribuída por outrem, mas ocupar a posição de negro 

exige atenção crítica, reconhecimento do lugar social ocupado e consciência quanto à 

origem e potenciais distorções da terminologia. O essencial é olhar o outro de frente, 

confrontando diretamente as relações de poder e significado que a linguagem e a 

sociedade impõem.

Visando dar  conta  das  significações  do presente  acerca  do ser  negro,  e  da 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
11

racialização desse individuo, a Psicologia cada vez mais vem se apropriando de 

saberes tradicionais  e/ou investindo em pesquisas que dialoguem com vertentes 

atuais  e  contracoloniais,  como  fruto  disso,  é  evidente  o  surgimento  de  eixos 

racializados de como fazer da profissão: 

Uma  das  expressões  de  afrocentramento  na  Psicologia  é  o  movimento 
conhecido como Psicologia Preta que tem grande impulso com o campo de 
estudo a partir da criação da Association of Black Psychologists, associação 
fundada  em  São  Francisco  –  EUA,  em  1968.  De  acordo  com  Simone 
Nogueira e Raquel Guzzo (2016), a Psicologia Preta/Africana assume a árdua 
tarefa  de recuperação da memória  histórica  e  cultural  do  povo  africano, 
potencializando, nesse processo, valores e saberes tradicionais da visão de 
mundo Africana desde o Antigo Egito (Kemet), demonstrando que, para além 
de  denunciar  o  genocídio,  a  desumanização  do  povo  preto,  a  partir  da 
supremacia  branca  eurocentrada,  a  Psicologia  Preta  aponta  para  a 
humanização dos(das) africanos (as) e afrodescendentes a partir  de sua 
própria história, cultura, saber e modos de viver (CARVALHO, et al. 2019, p. 
3)

Tendo essas noções como basilares, é importante salientar também que essa 

psicologia, além de renegar o lugar do negro como um desviante social, se propõe a 

analisar  pesquisas  realizadas  pelo  povo  negro  para  o  povo  negro,  com  isso, 

abordando sob uma ótica racializada da sua realidade desde a base. Esse é um dos 

esforços realizados para garantir a manifestação de resistência científica em todos os 

lugares possiveis (LIMA; REIS, 2024), portanto, atualmente podemos considerar que 

há uma Psicologia Preta, e que a mesma bebe de um fazer clinico que busca validar a 

raiva da exclusão, dos estereótipos, desigualdades e todas as categorias negativas 

infligidas ao ser negro, entendendo que sua expressão de raiva não surge como uma 

categoria  desviante  patologizante,  mas  como  resultado  de  anos  de  opressão  e 

exclusão de um povo até hoje marginalizado.

Considerações Finais

A reflexão apresentada neste artigo evidencia que a psicologia brasileira, em sua 

formação  histórica,  contribuiu  para  consolidar  a  branquitude  como norma e,  em 

contrapartida, posicionar a negritude como desvio. No entanto, é fundamental afirmar 

que a negritude não constitui, em si mesma, um desvio. Ao contrário, trata-se de uma 

construção  social  e  política  resultante  de  processos  coloniais  que  buscaram 

hierarquizar  populações  e  naturalizar  desigualdades.  Reconhecer  esse  caráter 

histórico e relacional é um passo essencial para romper com a ideia de que o negro 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
12

carrega, em sua condição, um problema a ser resolvido.

O que se revela, na verdade, é a operação de estruturas de poder que enquadram 

a população negra em posições de marginalidade e subalternidade. A psicologia, ao 

reproduzir tal lógica, desloca a questão do plano estrutural para o plano individual, 

reforçando a patologização da experiência negra. A tarefa urgente, portanto, não é 

explicar a negritude como anomalia, mas denunciar e analisar os mecanismos sociais, 

políticos e culturais que a produziram como tal.

Esse deslocamento é central. Em vez de dirigir o olhar para o negro como sujeito 

desviante, é necessário interrogar os privilégios da branquitude, sua invisibilidade e o 

pacto  de  silêncio  que  sustenta  a  manutenção  da  hierarquia  racial.  A psicologia, 

enquanto ciência e prática social, precisa assumir e está assumindo cada vez mais a 

responsabilidade  de  problematizar  de  que  modo  essas  estruturas  operam  na 

subjetividade, na saúde mental e na vida coletiva, além de criar instrumentos teóricos 

e metodológicos capazes de confrontar tais desigualdades.

A negritude, nesse sentido, deve ser compreendida como campo de resistência, 

de criação e de reconfiguração identitária. Movimentos históricos, como a Negritude e 

a Psicologia Preta, demonstram que ela não é ausência ou desvio, mas potência 

política e cultural capaz de reverter a lógica colonial. Assumir essa perspectiva implica 

reconhecer a densidade histórica da experiência negra e valorizar seus modos de 

existência como fundamentais para repensar a sociedade brasileira.

Conclui-se, portanto, que a psicologia só poderá avançar como prática crítica e 

comprometida com a dignidade humana se deslocar o foco do “problema negro” para 

as estruturas de poder que produzem o racismo e a normatividade branca. A luta 

contra o racismo não deve ser vista como recorte periférico, mas como núcleo de 

qualquer análise que pretenda compreender a subjetividade e as relações sociais no 

Brasil. Somente ao expor a branquitude como construção histórica e ao reconhecer a 

negritude  como potência  social  e  política  será  possível  construir  uma psicologia 

verdadeiramente descolonial,  comprometida com a transformação social  e com a 

promoção da equidade racial.

REFERÊNCIAS

ALVES,  Mailson  Nogueira;  GOMES,  Mariana  Helloá  de  Oliveira;  LAURENTI, 
Andressa.  Desafios  da  intersubjetividade  na  relação  com  o  outro:  elaborações 
possíveis  a  partir  da  Fenomenologia  e  o  Existencialismo  de  Sartre.  Revista 



Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
13

Hum@nae,  v.  19,  n.  2,  07  ago.  2025.  Disponível  em: 
https://revistas.esuda.edu.br/index.php/humanae/article/view/1016.  Acesso  em:  13 
ago. 2025.
 
BECKER, Howard S.  Outsiders: estudos de sociologia do desvio.  Rio de Janeiro: 
Zahar, 2008.
 
BISPO, Mayana dos Santos; PINHEIRO, Diego Arthur Lima. Por uma psicologia preta:  
as condições políticas, teórico e metodológicas para uma psicologia afrocentrada em  
Franz Fanon. In: SEMINÁRIO DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA DA UEFS, 26., 2022, Feira 
de Santana. Anais [...]. Feira de Santana: Universidade Estadual de Feira de Santana, 
2022.  Disponível  em:  https://ojs3.uefs.br/index.php/semic/article/view/9667.  Acesso 
em: 15 ago. 2025.
 
CARVALHO, Heloísa; GALINDO, Dolores; LOPES, Mariana; FERNANDES, Saulo; 
PARRA VALENCIA, Liliana. Pomba-giras: contribuições para afrocentrar a Psicologia. 
Quaderns de Psicologia, v. 21, n. 2, p. 1466, 2019. DOI: 10.5565/rev/qpsicologia.1466.
 
FANON, Frantz. Pele Negra, Máscaras Brancas. Tradução de Sebastião Nascimento; 
colaboração de Raquel Camargo; prefácio de Grada Kilomba; posfácio de Deivison 
Faustino; textos adicionais de Francis Jeanson e Paul Gilroy. 1. ed. São Paulo: UBU, 
2020. 320 p. ISBN 978-65-86497-20-5.
 
FARIA, João Paulo. Sociologia das normas sociais. Rio de Janeiro: Vozes, 2015.
 
GELEDÉS.  Capitalismo  é  incompatível  com  democracia,  afirma  escritor  Achille  
Mbembe. Geledés – Instituto da Mulher Negra. São Paulo, 04 mar. 2024. Disponível 
em: https://www.geledes.org.br/capitalismo-e-incompativel-com-democracia-afirma-
escritor-achille-mbembe/. Acesso em: 13 ago. 2025.
 
HALL, Stuart. Identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 1997.
 
LIMA,  Cledson  Severino  de;  REIS,  Maria  da  Conceição  dos.  Teoria  da 
Afrocentricidade: elementos epistemológicos para um currículo afrocentrado. Série-
Estudos - Periódico do Programa de Pós-Graduação em Educação da UCDB, [S. l.], v. 
29, n. 67, p. 99–119, 2024. DOI: 10.20435/serieestudos.v29i67.1897. Disponível em: 
https://serie-estudos.ucdb.br/serie-estudos/article/view/1897.  Acesso  em:  15  ago. 
2025.
 
MBEMBE, A. A Crítica da Razão Negra. 1ª ed. Outubro de 2014. (Tradução de Marta 
Lança).
 
MENDES, Joel Nemona. Reflexões sobre a autodesignação e a positivação do nome 
“negro”: um olhar crítico sobre a Negritude (década de 1930) e o MNU (década de 
1970).  Revista  Educação  em  Foco,  n.  14,  2022.  Disponível  em: 
https://revista.unifia.edu.br. Acesso em: 13 ago. 2025.
 
SANTOS, Alessandro de Oliveira dos; SCHUCMAN, Lia Vainer; MARTINS, Hildeberto 
Vieira.  Breve histórico do pensamento psicológico brasileiro sobre relações étnico-
raciais. Psicologia: Ciência e Profissão, Brasília, v. 32, n. spe., p. 166–175, 2012. 

https://revistas.esuda.edu.br/index.php/humanae/article/view/1016
https://www.geledes.org.br/capitalismo-e-incompativel-com-democracia-afirma-escritor-achille-mbembe/
https://www.geledes.org.br/capitalismo-e-incompativel-com-democracia-afirma-escritor-achille-mbembe/


Alves, Medeiros, Marostica / O branco como norma e o negro como desvio

HumanÆ. Questões controversas do mundo contemporâneo, v v 15, n. 1 (2021). ISSN: 1517-7602
14

Disponível em: https://www.scielo.br/j/pcp/a/TtJZrnNBHT88ShMQTLt5wYg/abstract/?
lang=pt. Acesso em: 15 ago. 2025.
 
SCHUCMAN, Lia Vainer. (2014). Sim, nós somos racistas: estudo psicossocial da 
branquitude paulistana. Psicologia & Sociedade, 26, 83-94.
 
SCHUCMAN, Lia Vainer,  & MARTINS, Hildeberto Vieira.  (2017).  A Psicologia e o 
Discurso Racial sobre o Negro: “Objeto da Ciência” ao Sujeito Político. Psicologia: 
Ciência e Profissão , 37 (esp), 172-185.
 
SILVA, Agostinho da.  Negritude e civilização do universal: crítica ao universalismo  
europeu a partir dos pensamentos de Léopold Sédar Senghor e de Aimé Césaire. São 
Francisco do Conde: Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-
brasileira (UNILAB), Instituto de Humanidades e Letras dos Malês – IHLM, Curso de 
Bacharelado  em Humanidades,  28  nov.  2016.  Trabalho  de  Conclusão  de  Curso 
(Bacharelado  em  Humanidades).  Disponível  em: 
https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/6272.  Acesso  em:  15  ago. 
2025

https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/6272
https://www.scielo.br/j/pcp/a/TtJZrnNBHT88ShMQTLt5wYg/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/pcp/a/TtJZrnNBHT88ShMQTLt5wYg/abstract/?lang=pt

